
112 Актуальні проблеми філософії та соціології

УДК 172.4:340.12:316.733(479.243.1)
DOI https://doi.org/10.32782/apfs.v056.2025.18

А. В. Пашинська
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0001-5181-3704

кандидат філософських наук,
доцент кафедри загальнотеоретичних правових

 і соціально-гуманітарних дисциплін
Київського університету права Національної академії наук України

КУЛЬТУРНА РЕІНТЕГРАЦІЯ ЯК МОРАЛЬНЕ ЗОБОВ’ЯЗАННЯ:  
КАРАБАХ У СВІТЛІ ФІЛОСОФІЇ СПРАВЕДЛИВОСТІ

Постановка проблеми. У постконфліктному 
світі культурна реінтеграція виходить за межі 
політики й права, постаючи як морально-філо-
софська проблема. Відновлення суспільної єдно-
сті неможливе без осмислення справедливості, 
гідності та культурної суб’єктності. Приклад 
Нагірного Карабаху показує: формальне повер-
нення територій без діалогу й поваги до іден-
тичності призводить до втрати довіри й мораль-
ної поразки навіть за політичного успіху.

Проблема полягає в тому, що інструменти 
реінтеграції часто ігнорують гуманітарний 
вимір – потребу у визнанні, пам’яті та віднов-
ленні гідності. Тому постає питання: як осмис-
лити культурну реінтеграцію як моральне 
зобов’язання держави, що виходить за межі про-
цедурної справедливості й спирається на прин-
ципи взаємного визнання та відповідальності?

Ця проблема особливо актуальна у філосо-
фії права, адже вимагає переосмислення реін-
теграції не як технічного, а як етичного 
процесу. У цьому контексті культурна реінте-
грація постає як форма відновлення морального 
порядку, заснованого на гідності, пам’яті та 
справедливості.

Аналіз останніх досліджень і публікацій. 
Проблематика культурної реінтеграції дедалі 
частіше осмислюється у філософії та праві 
крізь призму справедливості, гідності й мораль-
ної легітимності державної політики. Дослід-
ники підкреслюють, що право є не лише сис-
темою норм, а процесом наближення до ідеалу 
справедливості [4; 15]. Це дозволяє розглядати 
культурну реінтеграцію як моральний про-
цес відновлення людяності та ціннісної єдності 
суспільства.

Ідеї Дж. Ролза і А. Сена формують гумані-
тарний підхід до післяконфліктного віднов-
лення – справедливість має реалізовуватися 
через захист найуразливіших і рівність мож-
ливостей. Т. Крижановська [16] трактує спра-
ведливість як моральний критерій спільноти, 
а М. Бойченко [3] – соціальну інклюзію як 
практичне втілення гідності й рівності.

Етичний аспект розкривають П. Рікер із кон-
цепцією «роботи пам’яті», Ю. Габермас з ідеєю 
комунікативної справедливості та Ж. Дерріда 
з вимогою відкритості до множинності іден-
тичностей. У такому вимірі культурна реін-
теграція постає як моральне перетворення, 
спрямоване на відновлення довіри й спільної 
пам’яті.

Міжнародні джерела [7; 8; 13; 19] фіксу-
ють у кейсі Карабаху суперечність між декла-
раціями інклюзивності та реальною асиміля-
ційною практикою. Для України важливими 
є висновки О. Тихомирова й К. Бєлякова [25], 
які наголошують на поєднанні гуманітарного, 
ціннісного та інформаційного підходів у полі-
тиці реінтеграції.

Отже, культурна реінтеграція постає як 
морально-правове явище, що поєднує філософію 
справедливості, етику пам’яті та гуманітарну 
політику, проте потребує глибшого філософ-
ського осмислення моральної відповідальності 
держави.

Мета статті: філософсько-правове осмис-
лення культурної реінтеграції як морального 
зобов’язання у післявоєнному суспільстві на 
прикладі кейсу Нагірного Карабаху, з акцентом 
на забезпеченні справедливості для всіх сторін 
конфлікту.

Виклад основного матеріалу дослідження. 
Ситуація в Нагірному Карабаху після дру-
гої війни 2020 року та подій 2023 року пока-
зала, наскільки складним є завдання повер-
нення населення, що тривалий час існувало 
поза межами державного суверенітету. Офіцій-
ний Баку трактує реінтеграцію як внутрішню 
справу та декларує гарантії культурних, релі-
гійних і освітніх прав вірменського населення. 
Президент Ільхам Алієв наголосив: «усі права 
етнічних вірмен будуть гарантовані – освітні, 
культурні, релігійні та право на місцеве само-
врядування» [2]. За словами Г. Гаджієва, план 
реінтеграції передбачає «збереження культур-
ної, мовної та історичної самобутності» [20] 
у межах єдиного правового поля Азербайджану. 

© А. В. Пашинська, 2025
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



113ISSN 2410-3071 (Print), ISSN 2415-7295 (Online)

Водночас ідеться не про автономію, а про інте-
грацію без окремого політичного статусу. Реалі-
зується масштабна програма відбудови та репа-
тріації азербайджанських переміщених осіб, яку 
в суспільному дискурсі трактують як віднов-
лення історичної справедливості [2].

Однак між риторикою та практикою 
існує помітна розбіжність. Велика Британія 
закликала до «значущого плану реінтегра-
ції» з гарантією участі вірмен у політичному 
житті [9]. Європейський парламент у резолю-
ції від 5 жовтня 2023 р. констатував «масове 
вигнання» вірмен і вимагав гарантій їхніх 
прав  [8]. Human Rights Watch зафіксував, що 
«понад 100 000 етнічних вірмен… втекли про-
тягом кількох днів», а повернення можливе 
лише за умов забезпечення мовних і релігій-
них свобод [13]. Конгрес США наголосив на 
гуманітарних ризиках і відсутності належного 
моніторингу [6]. Попри офіційні заяви про 
інклюзивність, процес реінтеграції відбувається 
в контексті фактичного вигнання, що ставить 
під сумнів її моральну легітимність і свідчить 
про розрив між формальною справедливістю та 
її етичним змістом.

Азербайджан запропонував карабахським 
вірменам залишитися, набувши громадянства 
й визнавши державні закони, однак майже 
все вірменське населення залишило регіон. 
Станом на грудень 2023 року лише 15 осіб 
подали заявки на участь у програмі реінте-
грації [18]. Натомість у Вірменії після подій 
2023 року прибули понад 115 000 переселенців, 
з яких 9 451 особа подала заявку на громадян-
ство, а 8  315 вже його отримали [10], тоді як 
у 2024 році таких було лише 5 510 [12]. Ці дані 
свідчать, що більшість карабахських вірмен 
опинилися у стані між двома політичними про-
сторами та жодним відчуттям належності.

Причини цього криються не лише 
у політичних факторах (страх, недовіра, 
травма), а й у сфері ідентичності. Багаторічна 
ізольованість сформувала окремий тип само-
свідомості: хоча більшість карабахців вважа-
ють себе етнічними вірменами, близько 85 % 
також самоідентифікуються як «карабахці» 
[7, с. 6–7]. Цей феномен виявляє те, про що 
писав П. Рікер – ідентичність не є сталою сутні-
стю, вона формується у діалозі між пам’яттю та 
визнанням. Втрата цього діалогу робить людину 
«в’язнем власної історії». Саме тому багато 
переселенців у Вірменії почуваються «чужими», 
адже не відбувся акт взаємного визнання, без 
якого неможливе моральне відновлення.

Карабаський кейс показує, що культурна 
реінтеграція не може зводитися до односторон-
нього політичного акту. Вона потребує того, що 

Ю. Габермас називав «комунікативною дією» – 
процесу взаємного порозуміння, в якому істин-
ність, справедливість і автентичність мають 
бути узгоджені у публічному просторі. Коли ж 
реінтеграція перетворюється на монолог влади, 
вона втрачає свій моральний зміст і перетворю-
ється на символічну перемогу, а не на віднов-
лення спільності.

Філософський вимір цього досвіду має безпо-
середнє значення для України. Як і у випадку 
Карабаху, українська реінтеграція повинна 
спиратися на принцип етичної справедливості, 
тобто на визнання гідності кожного громадя-
нина незалежно від його минулих переконань 
чи географічного походження. Реінтеграція не 
може бути асиміляцією чи нав’язуванням «пра-
вильної» ідентичності, вона має стати простором 
морального діалогу, де цінність людської гідно-
сті вища за політичну перемогу.

Зрештою, як показує досвід Карабаху, мир 
без справедливості – це відсутність миру, а реін-
теграція без довіри – лише формальний акт без 
душі. Україна, аналізуючи цей кейс, має змогу 
побачити, що найглибше відновлення почина-
ється не з відбудови інфраструктури, а з відбу-
дови етичних зв’язків між людьми – з повер-
нення моральної суб’єктності, що є серцевиною 
будь-якого гуманітарного процесу.

Культурна реінтеграція Карабаху стикається 
з питанням інтерпретації спадщини – архітек-
турні пам’ятки регіону мають для обох сторін 
глибоке символічне значення. Азербайджан 
вважає їх частиною своєї національної іден-
тичності, тоді як вірменська сторона наголошує 
на їхньому вірменському походженні. Після 
2020 рокуу Баку активно проводить реставра-
ційні роботи. Як зазначає А. Гашимова, серед-
ньовічна архітектурна спадщина Карабаху 
є «невід’ємною частиною азербайджанської 
національної ідентичності», а вірменські написи 
на пам’ятках, на її думку, «залишили з метою 
фальсифікації» [11, с. 108]. Цей радикальний 
погляд демонструє, що пам’ять перетворюється 
на поле боротьби за наратив, де минуле вико-
ристовується для легітимації сучасної політики.

Водночас сам процес відновлення зруйно-
ваних об’єктів є позитивним із погляду уні-
версальних принципів охорони культури. 
Азербайджан повідомляє про реконструк-
цію мечетей, мавзолеїв і монастирів (Амарас, 
Гандзасар, Худавенг), тепер інтерпретованих 
як спадщина Кавказької Албанії. Це викликає 
змішані реакції: міжнародна спільнота вітає 
захист пам’яток, а вірменська сторона застері-
гає від «переписування історії». Для справедли-
вої культурної реінтеграції потрібен плюралізм 
інтерпретацій і спільна охорона спадщини, що 



114 Актуальні проблеми філософії та соціології

унеможливить монополію пам’яті. Тут акту-
альні ідеї Ж. Дерріди про відкритість до мно-
жинності сенсів – правові й культурні норми 
мають визнавати співіснування різних історич-
них наративів.

Після перемоги у війні Азербайджан роз-
почав програму «Велике повернення» (Böyük 
Qayıdış), спрямовану на відбудову та повернення 
внутрішньо переміщених осіб. Як зазначає 
О. Авдєєв, «після успішного завершення про-
цесу відновлення територіальної цілісності влада 
Азербайджану концентрує зусилля на новій про-
грамі національного значення – відбудові звіль-
нених територій» [1], спрямовуючи «масштабні 
ресурси… для розмінування територій та від-
новлення інфраструктури» [1]. Це  можна роз-
глядати як реалізацію ролзівського принципу 
справедливості – держава виконує моральне 
зобов’язання перед найуразливішими громадя-
нами, забезпечуючи їхні базові права.

Однак звіти JIPS засвідчують, що пересе-
ленці досі «залишаються вразливими, мають 
гірші житлові умови та нижчий рівень зайня-
тості» [14]. Це підтверджує думку А. Сена, що 
справедливість – це не декларації, а «реальні 
можливості для людей» [26, с. 356]. Формальні 
програми без реальних соціальних результатів 
не створюють рівності можливостей. Водночас 
створення інституцій прозорої звітності [14] від-
повідає принципу Ю. Габермаса, за яким «легі-
тимність влади залежить від прозорості комуні-
кації між громадянами та владою» [27].

У культурному вимірі «Велике повернення» 
супроводжується відбудовою міста Шуші, про-
голошеного «культурною столицею» Азербай-
джану. Фестивалі «Хarıbülbül» символізують від-
родження міжнаціональної єдності: «усі народи 
в Азербайджані живуть в атмосфері дружби, 
братерства і солідарності» [24]. Проте відсут-
ність участі карабахських вірмен у цих подіях 
свідчить про обмеженість моделі, у якій одна 
сторона представляє «спільну» культуру без 
голосу іншої. З філософського погляду, справед-
ливість вимагає можливості повернення цього 
голосу – навіть у символічному вимірі.

Як наголошує Дж. Ролз, справедливість 
полягає не в уніфікації, а у створенні інститу-
цій, які враховують різні «гідні спільноти» [21]. 
Ігнорування локальних сенсів веде до культур-
ної гомогенізації, що суперечить ідеї плюраліс-
тичної справедливості. Ч. Бейтц закликає між-
народну спільноту брати участь у збереженні 
спадщини й добробуту таких спільнот [17], адже 
це сприяє зменшенню монополії на пам’ять.

Поняття культурної реінтеграції виходить 
за межі адміністративних чи інформаційних 
практик – воно означає повернення людини до 

єдиного культурного, морального й політичного 
простору, відновлення ідентичності, мови, цін-
ностей, історичної пам’яті та відчуття спільного 
майбутнього. Як слушно зазначають дослід-
ники, «система реінтеграційних заходів може 
бути ефективною і повною тільки якщо охоплю-
ватиме усі згадані ракурси – ціннісний, світо-
глядний, культурний, освітній, комунікатив-
ний (мовний), інтелектуальний, ідеологічний» 
[25, с. 37]. Для України це означає: відновлення 
окупованих територій – не лише політичне 
завдання, а насамперед моральна місія повер-
нення гідності та довіри.

Підґрунтям успішного відновлення є ідея 
справедливості. М. Козюбра наголошує, що 
правопорядок має бути спрямований до ідеалу 
«належного», тобто до справедливості якої ще 
нема, але яка повинна відбутися, якщо спіль-
нота хоче бути справедливою [15]. О. Боляк 
уточнює: «закон і право не слід ототожню-
вати. Адже під правом слід розуміти не просто 
закон, а нормативно закріплену справедливість. 
У свою чергу, нормативно закріплена спра-
ведливість не може протистояти справедливо-
сті природній, яка вкорінена у саму сутність 
людини та правової держави» [4, с. 154]. Саме 
таке розуміння права як морального явища 
є ключем до того, щоб реінтеграція в Україні не 
зводилася до формальної уніфікації, а базува-
лася на відновленні гідності громадян.

Т. Крижановська підкреслює: «справедли-
вість є не лише ключовим елементом морально-
сті, але і необхідною універсальною величиною 
для забезпечення функціонування суспільства» 
[16, с. 749]. А Дж. Ролз закликає «уникати хоч 
би якого визначення відносної цінності спо-
собів життя одне одного» [цит. за: 16, с. 750]. 
Це  означає, що політика відновлення не може 
бути побудована на примусі до єдиної іден-
тичності. І в Україні, і в Карабасі сталий мир 
можливий лише через визнання різноманіття 
культурних пам’ятей і досвідів.

Не менш важливою є соціальна інклю-
зія як моральний інструмент справедливості. 
Як пише М. Бойченко, «соціальна інклюзія 
з філософського погляду є питанням встанов-
лення справедливості на засадах людської гід-
ності, соціальної рівності та індивідуальної 
свободи»  [3  с.  47]. Він наголошує на тому, що 
«необхідна належна комунікативна філосо-
фія як базова для поєднання їх сильних сторін 
і нейтралізації слабких місць кожної з форм 
соціальної інклюзії» [3 с. 50–51]. Цей прин-
цип, який не був реалізований у Карабасі, має 
стати основою української стратегії реінтегра-
ції – через діалог, відкритість і повагу до різних 
досвідів.



115ISSN 2410-3071 (Print), ISSN 2415-7295 (Online)

Проблема ментальної трансформації 
є не менш вирішальною. Як наголошує Є. Борін-
штейн, «менталітет свободи веде до якісного 
життя, менталітет раба веде до приниження себе 
та іншого. Основою свободної людини є інте-
лект, основою раба – підпорядкування і при-
мус» [5, с. 53]. Україна має вийти з патерналіст-
ського мислення, щоб реінтеграція не означала 
повернення до старих структур підлеглості. Цей 
заклик до свободи перегукується і з карабаським 
досвідом, де відсутність суб’єктності громад при-
звела до довготривалого конфлікту.

Додаткову глибину цій проблемі надає філо-
софія пам’яті П. Рікера, яка пропонує мораль-
ний орієнтир для післяконфліктних суспільств. 
Рікер говорить про «роботу пам’яті» (travail de 
mémoire) – процес, у якому правдиве осмислення 
минулого стає умовою примирення. Випадок 
Нагірного Карабаху показує, що без чесного 
діалогу про минуле реінтеграція залишається 
поверховою. Як наголошує Рікер, лише «життя 
у згоді одне з одним у справедливих інститу-
ціях» [22] може забезпечити моральну сталість 
миру. Для України це означає: справедливість 
має починатися з правди – з визнання травм, 
пам’яті та гідності кожної спільноти.

Отже, досвід Нагірного Карабаху варто роз-
глядати не як віддалений геополітичний кейс, 
а як дзеркало моральних викликів, що сто-
ять перед Україною. Його аналіз допомагає 
побачити, як відсутність етичного виміру, діа-
логу й інклюзивності може зруйнувати навіть 
найкращі політичні ініціативи. Для України 
це – нагадування, що справжня реінтегра-
ція є не лише завданням державної політики, 
а й моральним актом національного оновлення, 
який поєднує справедливість, гідність, свободу 
і пам’ять у єдину гуманітарну стратегію.

Висновки. Культурна реінтеграція – це не 
лише повернення територій, а відновлення 
довіри, гідності та справедливості. Вона вимагає 
не тріумфу переможця, а моральної відповідаль-
ності держави перед усіма громадянами.

Досвід Нагірного Карабаху показав: без етич-
ного виміру реінтеграція стає формальною. 
Втрата довіри карабахських вірмен доводить, 
що справедливість – ключ до справжнього воз-
з’єднання, яке неможливе без визнання куль-
турної спадщини, гарантій безпеки й діалогу 
пам’ятей.

Ідеї Дж. Ролза, А. Сена, М. Сандела, 
Ю. Габермаса, Ж. Дерріди й П. Рікера підкрес-
люють: справедливість – це рівні можливості, 
прозорість влади, повага до спільнот і відкри-
тість до різних ідентичностей. Особливо цінна 
концепція Рікера про «роботу пам’яті», що веде 
до морального зцілення суспільства.

Для України цей досвід є попереджен-
ням: повернення земель не гарантує єдності 
без повернення довіри. Лише справедливість 
і визнання людської гідності можуть зробити 
мир тривалим, а реінтеграцію – справжньою.

Література
1.	 Авдєєв О. Забезпечення Азербайджаном полі-

тичних та соціальних питань у контексті реінтеграції 
деокупованих територій Карабаху: висновки для Укра-
їни. Київ, 2025. URL: https://analytics.intsecurity.org/ 
azerbaijan-karabakh-lessons-for-ukraine/

2.	 Aliyev I. Address to the nation. Baku, 2023. 
URL: https://president.az/en/articles/view/61113

3.	 Бойченко М. Філософія формування культури 
соціальної інклюзії для повоєнного українського 
суспільства. Черкаси : ЧДТУ, 2024.

4.	 Боляк О. Справедливість як правова цінність. 
Одеса : НУ «ОЮА», 2024.

5.	 Борінштейн Є. Добро і зло, мораль і іммора-
лізм, свобода і рабство: філософія людяності як основа 
життя. Черкаси : ЧДТУ, 2024.

6.	 Congressional Research Service. Azerbaijan’s 
Nagorno-Karabakh offensive: Outcomes and 
implications (IN12265). – Washington, D.C. : 
U.S. Congress, 2024. URL: https://www.congress.gov/ 
crs_external_products/IN/PDF/IN12265/IN12265.3.pdf

7.	 Dinev I., Douglas N. The political and cultural 
future of Karabakh Armenians. Zurich : Caucasus 
Analytical Digest, 2025.

8.	 European Parliament. Resolution on the situation 
in Nagorno-Karabakh after Azerbaijan’s attack and the 
continuing threats against Armenia (P9_TA(2023)0356). 
Brussels, 2023. URL: https://www.europarl.europa.eu/
doceo/document/TA-9-2023-0356_EN.html

9.	 Foreign, Commonwealth & Development Office 
(UK). Latest situation in Nagorno-Karabakh: UK 
statement to the OSCE / D. Brown. London, 2023. 
URL: https://www.gov.uk/government/speeches/ 
latest-situation-in-nagorno-karabakh-uk-statement-to-
the-osce

10.	Gziryan A. Authorities report growth in 
citizenship applications by Nagorno-Karabakh forcibly 
displaced persons. Yerevan : Armenpress, 2025. URL: 
https://armenpress.am/en/article/1220440

11.	Hashimova A. The tangible and cultural heritage 
of Karabakh during the Middle Ages. Дніпро : Грані, 
2023.

12.	Holloway S. The forgotten Armenians of 
Nagorno-Karabakh. London : Lacuna Magazine, 
2025. URL: https://lacuna.org.uk/war-and-peace/ 
the-forgotten-armenians-of-nagorno-karabakh

13.	Human Rights Watch. Guarantee Right to 
Return to Nagorno Karabakh. New York, 2023. 
URL: https://www.hrw.org/news/2023/10/04/ 
azerbaijan-guarantee-right-return-nagorno-karabakh

14.	JIPS (Joint IDP Profiling Service). 
Strengthening the data systems and capacities of the IDP 
Committee in Azerbaijan. Geneva : JIPS, 2023. URL:  
https://www.jips.org/news/strengthening-the-data-
systems-and-capacities-of-the-idp-committee-in-azerbaijan/



116 Актуальні проблеми філософії та соціології

15.	Козюбра М. І. Практична філософія права. 
Київ : Дух і літера, 2024.

16.	Крижановська Т. О. Основні положення кон-
цепції справедливості Дж. Роулза. Одеса : НУ «ОЮА», 
2024.

17.	Крижановська Т. О., Литвин І. А. Філософія 
міжнародних організацій: роль ООН у забезпеченні 
міжнародної справедливості. Київ : Актуальні про-
блеми філософії та соціології, 2024.

18.	Kucera J. Despite the warm welcome, 
Karabakh refugees in Armenia feel left out. Prague  : 
Radio Free Europe/Radio Liberty, 2023. URL:  
https://www.rferl.org/a/karabakh-refugees-armenia-
displacement/32743624.html

19.	Mammadova Z. Interrelations and influences 
in the architectural development of Karabakh. Baku : 
Azerbaijan University of Architecture and Construction, 
2025. URL: https://mcepazuac.org/wp-content/
uploads/2025/07/16.-Zahida-Mammadova.pdf

20.	Mammadova G. Reintegration of Karabakh: what 
options are discussed? Baku : Topchubashov Center, 
2023. URL: https://top-center.org/en/analytics/5798/
reintegration-of-karabakh-what-options-are-discussed

21.	Rawls J. A Theory of Justice. Cambridge, MA : 
Harvard University Press, 1971.

22.	Ricoeur P. Oneself as Another / transl. 
K. Blamey. Chicago : University of Chicago Press, 1992.

23.	Sandel M. Justice: What’s the Right Thing to 
Do? New York : Farrar, Straus and Giroux, 2010.

24.	Shusha Today. The “Kharibulbul” Music Festival. 
[Б. м.], [б. р.]. URL: https://shusha.today/kharibulbul-
music-festival/the-kharibulbul-music-festival/

25.	Тихомиров О. О., Бєляков К. І. Інформаційна 
реінтеграція як базис відновлення України. Київ : 
Інформація і право, 2025.

26.	Волотек І. О. Еволюція наукових підходів до 
поняття справедливості. Київ : Держава і право, 2024.

27.	Шакун Н. В., Ян Ц., Колєватов О. О. Комуні-
кація та справедливість у контексті політичної філо-
софії. Харків : Гуманітарний вісник, 2025.

Анотація

Пашинська А. В. Культурна реінтеграція як 
моральне зобов’язання: Карабах у світлі філософії 
справедливості. – Стаття.

У статті осмислюється культурна реінтеграція як 
моральне зобов’язання держави в умовах посткон-
фліктного врегулювання. Актуальність дослідження 
зумовлена необхідністю переосмислення категорії 
справедливості у філософсько-правовому дискурсі та 
впровадження ефективних гуманітарних механізмів 
для подолання наслідків затяжних етнополітичних 
конфліктів. Нагірний Карабах у цьому контексті 
виступає як складний кейс культурного, політичного 
й морального перезавантаження, що потребує між-
дисциплінарного підходу. Метою дослідження є ана-
ліз культурної реінтеграції як компонента ширшого 
морального процесу, орієнтованого на визнання гід-
ності, ідентичності та участі постраждалих спільнот. 
У роботі застосовано герменевтичний, критичний, 
міждисциплінарний і кейс-стаді методи. Дослідження 

ґрунтується на філософських ідеях Дж. Ролза, 
А. Сена, М. Сандела, Ю. Габермаса, Ж. Дерріди, 
Ч. Бейтца і П. Рікера, доповнених сучасними емпі-
ричними даними щодо культурної політики Азербай-
джану в Карабаху. У центрі уваги – парадоксальна 
ситуація, коли попри заявлену інклюзивність реін-
теграційних стратегій, у регіоні спостерігається від-
сутність механізмів політичного представництва 
для колишніх вірменських мешканців, брак довіри, 
слабке залучення міжнародних організацій та куль-
турна асиміляція замість підтримки регіональної 
ідентичності. Аналіз включає приклади репатріа-
ційної політики («Велике повернення»), організації 
фестивалів у Шуші, реконструкції мечетей, а також 
суперечності в оцінках культурної спадщини. У статті 
наводиться й критика з боку вірменської громади, яка 
наголошує на виключенні з процесу творення нової 
культурної реальності. Теоретично авторка обґрунто-
вує, що справжня культурна реінтеграція неможлива 
без діалогу, розподільчої справедливості, визнання 
культурної суб’єктності та запобігання повторній 
маргіналізації спільнот. Практична цінність дослід-
ження полягає у виробленні підходів до реінтеграції, 
які можуть бути застосовані в українському контексті 
під час реінтеграції тимчасово окупованих територій. 
Авторка демонструє, що культурна політика не може 
зводитися лише до державного наративу, а має фор-
муватися через спільну участь, моральне визнання та 
відкритість до множинності ідентичностей.

Ключові слова: культурна реінтеграція, філософія 
справедливості, Нагірний Карабах, політика пам’яті, 
гідність, постконфліктне суспільство, плюралізм.

Summary

Pashynska A. V. Cultural reintegration as a moral 
obligation: Karabakh in the light of the philosophy of 
justice. – Article. 

This article conceptualizes cultural reintegration as 
a moral obligation of the state in the context of post-
conflict resolution. The relevance of the study arises 
from the urgent need to reconsider the concept of justice 
in philosophical and legal discourse and to implement 
effective humanitarian mechanisms to overcome the 
consequences of protracted ethno-political conflicts. In 
this framework, Nagorno-Karabakh serves as a complex 
case of cultural, political, and moral transformation, 
requiring a multidisciplinary approach. The purpose 
of the study is to analyze cultural reintegration 
as a dimension of a broader moral process aimed at 
recognizing the dignity, identity, and participation 
of affected communities. The research employs 
hermeneutic, critical, interdisciplinary, and case-
study methods. It draws on philosophical concepts by 
J. Rawls, A. Sen, M. Sandel, J. Habermas, J. Derrida, 
C. Beitz, and P. Ricoeur and integrates empirical 
evidence on Azerbaijan’s cultural policies in Karabakh. 
The article examines the paradox that, despite the 
officially inclusive rhetoric of reintegration, the region 
lacks political representation for displaced Armenians, 
faces a deficit of trust, shows limited involvement of 
international organizations, and exhibits a tendency 



117ISSN 2410-3071 (Print), ISSN 2415-7295 (Online)

toward cultural assimilation rather than supporting 
regional identity. The analysis includes examples such 
as the “Great Return” repatriation project, the hosting 
of cultural festivals in Shusha, the reconstruction of 
mosques, and controversial interpretations of cultural 
heritage. The paper also incorporates critical views 
from the Armenian community, emphasizing their 
exclusion from shaping the region’s new cultural 
landscape. Theoretically, the author argues that 
genuine reintegration requires dialogue, distributive 
justice, recognition of cultural subjectivity, and 

prevention of renewed marginalization. The practical 
value of the study lies in its potential application to the 
Ukrainian context, particularly in developing strategies 
for reintegrating temporarily occupied territories. The 
article emphasizes that cultural policy must extend 
beyond state-centered narratives and instead be built on 
shared participation, moral recognition, and openness 
to plural identities.

Key words: cultural reintegration, philosophy of 
justice, Nagorno-Karabakh, memory politics, dignity, 
post-conflict society, pluralism. 

Дата надходження статті: 14.10.2025
Дата прийняття статті: 29.10.2025

Опубліковано: 15.12.2025


