
62 Актуальні проблеми філософії та соціології

УДК 17.022.1:2-182:502.131.1
DOI https://doi.org/10.32782/apfs.v056.2025.10

А. С. Клименко
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0002-0577-5492

аспірант кафедри соціальної філософії та освітньої політики
Українського державного університету імені Михайла Драгоманова 

ВЕДИЧНА ЕТИКА ТА СТАЛИЙ РОЗВИТОК: ДО ПИТАННЯ ПРО ГАРМОНІЮ ЛЮДИНИ, 
СУСПІЛЬСТВА ТА ПРИРОДИ В СУЧАСНІЙ УКРАЇНІ

Постановка проблеми. На сьогоднішній день 
екологічне виховання, сталий розвиток та при-
родоохоронна діяльність є надзвичайно важли-
вим, а відтак постійно потребують теоретичного 
вивчення та пошуку практичних альтернатив 
по досягненню їх досконалості. Саме тому на 
нашу думку, варто занурюватися в ті теорії, які 
й пропонують нам шляхи до гармонійного спі-
віснування вищевказаних спер. Тож для нас 
цим теоретичним засновком буде виступати 
ведична культура. В попередніх публікаціях ми 
торкалися цінностей природи, але не було окре-
мого розділу про екологічне виховання, сталий 
розвиток та природоохоронну діяльність у світлі 
ведичної культури. В цій статті ми покажемо 
як ведичні принципи ахімси (ненасильства), 
простоти та гармонії з природою могли б впли-
вати на екологічну політику та практику гро-
мад. Це питання актуальне для України, де еко-
логія часто недооцінюється.

Формулювання мети статті. Метою статті 
є обґрунтування значущості ведичної філософії 
як джерела екологічної етики та її потенціалу 
для формування системи сталого розвитку, еко-
логічного виховання і державної природоохо-
ронної політики в Україні. Для досягнення цієї 
мети передбачається: розкриття основних прин-
ципів ведичної культури, що пов’язані з при-
родою, довкіллям і сталим розвитком; проана-
лізувати їх відповідність сучасним екологічним 
концепціям; запропонувати приклади впрова-
дження ведичних цінностей у державну полі-
тику, освіту, побутову культуру, екологічні про-
грами та активізм; сформулювати рекомендації 
для посилення етичного компоненту в екологіч-
ній політиці України.

Виклад основного матеріалу дослідження. 
Глобальна екологічна криза, що охоплює клі-
матичні зміни, деградацію природних ресурсів, 
зростання рівня забруднення та вимирання видів, 
дедалі більше порушує питання про духовні при-
чини дисгармонії між людиною та природою. 
В Україні ця проблема загострюється внаслідок 
тривалого нехтування питаннями довкілля на 
рівні державної політики, недосконалості системи 
екологічної освіти, а також домінування спожи-
вацького, антропоцентричного світогляду.

Ведична філософія, як одна з найдавніших 
духовно-ціннісних систем, пропонує цілісне 
бачення взаємозв’язку між людиною, сус-
пільством та космосом. Її принципи: ахімса 
(ненасильство), саттва (чистота), апаріграха 
(неспоживацтво), ісавасья (усе належить Боже-
ственному) формують концептуальну сітку 
понять, які в смисловому горизонті дають гли-
боке відчуття відповідальності за навколиш-
ній світ. Ахімса означає те, що ми не лише 
повинні бути максимально мирними в родині, 
в суспільстві, не розпалювати війни та міжна-
родну ворожнечу, але й проявляти максимум 
співчуття до тварин. Сатттва означає якість 
досконалості, благості, чистоти. Саттва озна-
чає, що людина повиинна намагатися підтри-
мувати чистоту думок, чистоту тіла, чистоту 
помешкання, чистоту довкілля. Саттва значає 
прагнення людини до досконалості в етиці та 
естетиці.

Таке етико-екологічне бачення може стати 
основою для переосмислення підходів до сталого 
розвитку в Україні, включно з формуванням 
екологічної політики, громадських ініціатив, 
освітніх програм та способу життя. Тут слід 
підкреслити, що актуальним науково-практич-
ним завданням є дослідження потенціалу ведич-
ної етики як альтернативної та доповнюючої 
основи для екологічного виховання, збереження 
довкілля та розвитку стратегії сталого розвитку 
в умовах України.

В науковому та громадському дискурсі Укра-
їни питання екології найчастіше розглядається 
з технократичних або правових позицій: впро-
вадження екологічних стандартів, розвиток 
«зеленої» енергетики, адаптація до змін клі-
мату тощо. Проте питання екологічної свідо-
мості, внутрішньої культури відповідальності 
за природу, а також етичних і світоглядних 
основ екологічної поведінки залишаються слабо 
розробленими.

Деякі сучасні дослідники дослідили питання 
стану сучасної екологічної ситуації в Україні, 
порушували питання необхідності екологічної 
етики, яка виходить за межі раціональної ути-
літарності. Проте ведична філософія як джерело 
екологічної етики практично не була інтегро-

© А. С. Клименко, 2025
Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0



63ISSN 2410-3071 (Print), ISSN 2415-7295 (Online)

вана в академічний або прикладний простір ста-
лого розвитку України.

Дослідник Найдьонова О. зазначає: 
«З  початку повномасштабного вторгнення росії 
в Україну екологічна безпека в умовах воєн-
ного стану носить глобальну проблему, через 
можливість гуманітарної катастрофи внаслідок 
бойових дій. Існує загроза хімічної, біологіч-
ної, ядерної катастроф внаслідок використання 
зброї масового знищення для мирного населення 
України. Більшість пошкоджених боями тери-
торій – це орні землі, об’єкти природно-запо-
відного фонду України. «Крім видимих збитків, 
є і той, який на перший погляд не помітний, 
але в перспективі може призвести до незворот-
них наслідків. Війна надзвичайно негативно 
впливає на навколишнє середовище, але масш-
таби цього впливу виміряти та оцінити, доки 
ведуться бойові дії, неможливо» [5].

Підрив греблі Каховського водосховища 
окупаційними військами, одного з найбіль-
ших водосховищ не лише України, а й Європи, 
вже порівнюється експертами з Чорнобилем. 
Це одна з найбільших техногенних катастроф за 
останні десятиліття.

Зокрема, українська дослідиця – Ірина 
Фенно, констатує те, як у другій половині 
ХХ  ст. у релігієзнавстві з’являються дослід-
ження, присвячені взаємовідношенню еколо-
гії та релігії. «Розгортання логіки досліджень 
цієї теми відбувається у двох напрямках, що 
коротко можна охарактеризувати як, по-перше, 
вплив навколишнього середовища на фор-
мування релігійних уявлень та практик та, 
по-друге, вплив релігії на формування уяв-
лень про природу, ставлення до неї та роль 
релігії у вирішенні екологічних проблем. Такі 
дослідження, що мають міждисциплінарний 
характер, дозволяють по-новому підійти до 
розуміння походження релігії та її адаптова-
ність до актуальних проблем людства, що дає 
в повній мірі осягнути роль релігії в сучасному 
суспільстві» [6].

Академік НАН України, перший віце-прези-
дент НАН України Володимир Горбулін в статті 
«Світова глобальна проблема розмінування: 
український вектор» пише: «Поряд із зазна-
ченими вище питаннями є ще ціла низка про-
блем, які потребують оперативного вирішення. 
До них насамперед належить питання скла 
дання чітких карт замінованих українських 
територій, потрібних для проведення робіт з їх 
розмінування. Ще одне проблемне питання – 
це відсутність з боку МО України та ДСНС 
цілеспрямованого фі нансування теоретичних 
і науково-прикладних до сліджень щодо ство-
рення в Україні роботизованих комплексів опе-

ративного виявлення ВНП, а також необхідних 
виробничих і ремонтних платформ» [2, с. 21].

Українська екологічна журналістка, екс-
пертка, авторка ЕкоРубрики Вікторія Губарева 
в статті «Підрив Каховської ГЕС: Якими будуть 
наслідки для довкілля?» зазначає: «знесення 
греблі в Новій Каховці є воєнним злочином. 
Відповідно до статті 56 Додаткового протоколу 
I 1977 року Женевської конвенції руйнування 
гребель і дамб вважається зброєю масового зни-
щення і воєнним злочином невибіркової дії. 
В Офісі Генерального прокурора зазначили, що 
за фактом підриву окупантами Каховської ГЕС 
вже розпочато розслідування за статтею еко-
цид» [3]. Там же: «Генеральний директор дер-
жкомпанії «Укргідроенерго», який є оператором 
Каховської ГЕС, Ігор Сирота вже також підтвер-
див розлив мастила з агрегаторів і трансформа-
торів: «На станції було в агрегатах і трансфор-
маторах більше 450 тонн мастила. Ми сьогодні 
розуміємо, що більше 150 тонн точно уже 
потрапило в річку, а решта – ми будемо розу-
міти, чи зруйновані трансформатори, турбіни, 
тому що там знаходиться турбінне і трансфор-
маторне мастило. І це, звичайно, буде мати еко-
логічні наслідки [3]. Серед Вторинних наслідків 
підриву Каховської ГЕС маємо: епідеміологічні 
ризики, розлив хімікатів, забруднення сполу-
ками азоту та фосфору. 

Дослідник Андрій Демчина констатує, що 
за новішою інформацією згідно з даними Опе-
ративного штабу з фіксації еко злочинів РФ 
довкіллю України завдано збитків на понад 
1,35  трлн гривень. Внаслідок дій країни-
терориста щодня через лісові пожежі, горіння 
нафтопродуктів і загоряння промислових об’єк-
тів у повітря потрапляють небезпечні речовини. 
З початку великої війни кількість таких вики-
дів перевищила 67 млн тон, проти 2,2 млн тон 
у 2021 та 2020 роках [4].

Якщо звернутися до ведичної культури, 
можна отримати відповідь на запитання про 
те, яким чином наколишнє середовище можна 
привести в порядок та підтримувати в належ-
ному стані. Якщо поєднати індуктивний аналіз 
настанов ведичної культури з надбанням дедук-
тивного аналізу питань світової екології, можна 
прийти до висновку про те, що відхід від наста-
нов древньої ведичної етики напряму пов’яза-
ний з занепадом як навколишнього середовища, 
так і людської свідомості. 

В самих Ведах (особливо в Пуранах, Упані-
шадах, «Бгаґавад-ґіті», «Атхарваведі») можна 
знайти докладні настанови щодо поваги до 
землі, води, дерев, тварин, клімату та космосу. 

«Виходячи із таких уявлень, демони, які 
загубили себе й втратили розум, займаються 



64 Актуальні проблеми філософії та соціології

жахливою, шкідливою діяльністю на згубу 
світу» [13].

В Padma Purāṇa, глава 58 «In Praise of 
Planting Trees» сказано: «Посадити дерево дає 
більшу заслугу ніж сотня жертв» [17].

«Той, хто прагне щастя, не повинен 
заподіювати біль живим істотам» (Ману-
смріті, 5.48). «З жертви виникає дощ, 
з дощу – їжа, з їжі – істоти. Хто не вико-
нує священний обов’язок, руйнує цей 
колообіг» (Бгаґавад-Ґіта 3.14–15). [12]. 
Тут описано екологічний ланцюг взаємозалеж-
ності: людська моральність і ритуальна чистота 
забезпечують кліматичну рівновагу. 

«Ріта – космічний порядок. Це закон гар-
монії, що утримує Всесвіт. Усе – від руху пла-
нет до життя комахи – має жити в узгодженні 
з Рітою. Людина, яка порушує Ріту (закони 
природи й дгарми), створює хаос, що відбива-
ється у кліматичних катастрофах, війнах, хво-
робах» [16].

Індійський дослідник Раджіба Локан Моха-
партха розглядає екологію не як суто нау-
кову дисципліну, а як священну взаємоза-
лежність усіх форм життя, де кожен елемент 
природи – частина єдиного Божественного 
Цілого (Brahman). Людина у ведичному баченні 
не «влада над природою», а учасник космічного 
порядку (ṛta), який підтримує гармонію світу 
своїми діями. Порушення цього порядку (жадіб-
ність, надмірне споживання, насильство над 
природою) вважається не лише екологічною, 
а й духовною деградацією [9].

Багатьом відомо про те, що корова в Індії – 
священна тварина, яку не можна вбивати. Неза-
лежна долідниця Шрадха Чігатері робить порів-
няльний аналіз між релігійною та правовою 
складовими в Індії, та приходить до висновку 
про те, що законодавча заборона чи регулювання 
забою корів є не просто аграрним чи економіч-
ним заходом, а має глибокий соціально-культур-
ний, релігійний і політичний контекст [10].

Якщо взяти до уваги ортодоксальний іуда-
їзм, то тут ми знайдемо дещо пом’якшену релі-
гійну заборону щодо вбивства корів – в іудаїзмі 
не можна вживати лише кров тварини, а от 
м’ясо без крові – можна [19].

А що якщо забій корів насправді має жах-
ливі кармічні наслідки? Адже не лише в індій-
ських священних писаннях – Ведах та смріті 
забороняється вживати м’ясо корів. Подібні 
заповіді можна знайти в священних писаннях 
українських старовірів – в «Покон Рода Всеви-
шнього», в «Слові мудрості віщого Олега», та 
в «Україно-Арійських Ведах» [18].

Не лише індійська ведична традиція піклу-
ється про природу. Слов’янські традиції також 

мають елемент піклування про навколишнє 
середовище. Дослідник Томас Кубіса в жур-
налі Slovenský národopis зазначає, що духовні 
слов’янські філософсько-релігійні традиції з тих 
чи інших причин також мають право називати 
себе ведичними [11].

В статті Андерса Каліфа «The Vedic Agni and 
Scandinavian Fire Rituals Possible Connection» 
є згадка про аналогії між ведичною традицією 
і скандинавськими вогняними ритуалами [8].

В енциклопедії «kuchewar» знаходимо лінгві-
стично-міфологічну аналогію між ведичним 
Парджаньєю та слов’янським Перуном/Перку-
насом [20].

В мережі можна знайти приклади впрова-
дження ведичних цінностей у державну полі-
тику, освіту, побутову культуру, екологічні про-
грами та активізм.

Ведичні принципи гармонії людини з При-
родою можуть стати ідейним підґрунтям нової 
державної екологічної політики, що поєднує 
духовність і науку. На рівні освіти варто запро-
вадити курси «Етика Природи» чи «Ведичне 
бачення світу», де учні й студенти вивчали б 
поняття дгарми, ахімси та циклічності життя. 
У побутовій культурі доцільно відроджувати 
слов’янські та індійські традиції шанування 
землі, води, вогню та повітря – через екологічні 
свята, обряди очищення довкілля, практики 
садівництва й духовного служіння Природі.

Державні програми можуть спиратися на 
ведичний принцип йад бгавам тат бгаваті 
(«яким є ставлення – такою буде й реальність»), 
стимулюючи відповідальне мислення грома-
дян. Екоактивізм може поєднувати раціональні 
інструменти з духовними практиками – напри-
клад, колективними медитаціями за очищення 
водних ресурсів чи висадженням дерев як фор-
мою яґ’ї (жертви Природі).

В Україні поступово формується мережа 
родових помість, що поєднують ведичну сві-
тоглядність із практичним екологізмом. Так, 
у Київській області діє поселення «Зелені 
Кручі», де мешканці відновлюють природні 
ліси, саджають фруктові дерева як духовну 
практику служіння Матері-Землі (Бгумі Деві), 
а господарство ведеться на основі органічного 
землеробства та енергоощадних технологій [14]. 
В екопоселеннях поширені обряди очищення 
джерел, колективні свята Сонця, ритуали 
подяки стихіям і круглі столи з екоосвіти для 
дітей. 

Такі громади мають модель спільного госпо-
дарювання без грошей, на основі обміну пра-
цею та продуктами, що перегукується з ведич-
ним принципом дави й бхавати – «ділися, 
і світ розквітне». Подібні громади не лише 



65ISSN 2410-3071 (Print), ISSN 2415-7295 (Online)

відновлюють деградовані ландшафти, а й ство-
рюють живі лабораторії сталого розвитку, які 
можна інтегрувати в державні програми як 
пілотні зони екологічного виховання та зеле-
ного туризму. Їхній досвід доцільно вклю-
чити в освітні курси з етноекології, де поєдну-
ються знання ведичної культури, біоцентричної 
етики та практики реального відновлення 
природи [15].

Українська екополітика має перейти від тех-
нократичного до цілісного, духовно-етичного 
підходу, заснованого на ведичному принципі 
єдності всього живого (екатва). Необхідно сфор-
мувати концепцію «екологічної дгарми» – сис-
теми моральних зобов’язань людини перед При-
родою. Важливо включати етику ненасилля 
(ахімса) до державних екостандартів і програм 
сталого розвитку, зокрема у сфері сільського 
господарства та енергетики. Держава може 
підтримувати ініціативи, що відновлюють тра-
диційні ремесла, органічне землеробство та 
екопоселення.

Також варто запровадити міждисциплі-
нарний інститут ведичної мудрості – центр, 
який поєднував би наукові, духовні й еколо-
гічні дослідження. Такий підхід дозволить не 
лише зберегти природне середовище, а й про-
будити в людях глибинне усвідомлення свято-
сті Життя – основи справжньої цивілізаційної 
зрілості.

Результати дослідження полягають 
в наступному:

•	Доведено, що ведична етика формує сві-
тоглядний фундамент для сталого розвитку, 
оскільки поєднує духовно-моральну мотивацію 
з екологічною відповідальністю.

•	 Виявлено паралелі між ведичними принци-
пами (ахімса, саттва, ріта) та сучасними концеп-
ціями екоетики (біоцентризм, гармонійна взає-
модія людини і природи).

•	На основі аналізу українських екопоселень 
показано, що впровадження ведичних практик 
(садіння дерев, духовне служіння природі, еко-
логічне самозабезпечення) сприяє сталому роз-
витку локальних громад.

•	Обґрунтовано необхідність включення етич-
них засад ведичної культури до державної полі-
тики екологічного виховання та освіти.

У дослідженні застосовано порівняльно-а-
налітичний метод для зіставлення ведичних 
етичних принципів з концепціями сталого роз-
витку, а також контент-аналіз сучасних укра-
їнських екопрактик. Здійснено філософську 
інтерпретацію ведичних джерел (Бгаґавад-Ґіта, 
Падма-Пурана, Ману-смріті) у контексті етич-
ної екології. Таким чином, принцип ахімси, 
який у ведичній традиції розуміється як утри-
мання від заподіяння шкоди живому, корелює 

із сучасним принципом сталого розвитку – «do 
no harm» («не завдавай шкоди»), прийнятим 
у міжнародних екологічних деклараціях. Це 
підтверджує, що ведична етика не лише релігій-
но-етична, а й практично екологічна категорія.

Аналіз діяльності українських екопоселень 
доводить, що духовно-етичні орієнтири ведичної 
культури здатні формувати нові соціоекологічні 
моделі, які поєднують моральну самодисци-
пліну з екологічною ефективністю.

Наукова новизна дослідження поля-
гає у спробі інтеграції ведичної етичної сис-
теми в концепцію сталого розвитку України. 
На відміну від традиційних технократичних 
моделей, запропонований підхід базується на 
принципі духовної взаємозалежності людини 
і природи, що забезпечує формування етичної 
екосвідомості.

Узагальнюючи викладене, можна стверджу-
вати, що ведична етика має не лише духовне, 
а й практично-екологічне значення. Її інтегра-
ція в українську систему освіти, культури та 
екополітики може сприяти переходу від тех-
нократичної до гармонійно-етичної моделі 
розвитку.

Висновки. Ведична етика, заснована на прин-
ципах ахімси, саттви, апаріграхи та ісавасьї, 
пропонує цілісний світогляд, що здатен гармо-
нізувати стосунки людини з природою. Її інте-
грація в український контекст може сприяти 
формуванню духовно орієнтованої екополітики, 
де екологічна відповідальність розглядається 
не лише як технічне, а й як морально-етичне 
завдання. Практичне застосування ведичних 
принципів у сфері освіти, громадських ініціа-
тив та державних програм сприятиме розвитку 
екологічної свідомості та культури ненасиль-
ства щодо довкілля. Українські еко-поселення, 
що поєднують ведичні цінності з реальними 
екопрактиками, демонструють життєздатність 
цього підходу. Отже, ведична філософія може 
стати ідейним та етичним підґрунтям сталого 
розвитку України, забезпечуючи гармонію 
людини, суспільства і природи.

Література
1.	 Бугайчук А. Вплив повномасштабної агресії 

російської федерації проти України на діяльність еко-
логічних громадських організацій в Україні. Вісник 
Львівського університету. Серія філософсько-політо-
логічні студії. 2022. Вип. 44. С. 163–170.

2.	 Горбулін В. Світова глобальна проблема роз-
мінування: український вектор. Екологічний вісник. 
2022. № 3. С. 21–24.

3.	 Губарєва В. Підрив Каховської ГЕС: Якими 
будуть наслідки для довкілля? 2023. Ukraine War 
Environmental Consequences Work Group. URL: 
https://surl.li/pxauns



66 Актуальні проблеми філософії та соціології

4.	 Демчина А. Екологічні наслідки воєнної агресії 
для України та її сусідів. 2023. URL: https://surl.li/ 
hweoou

5.	 Найдьонова О. Екологічні проблеми Укра-
їни: наслідки війни. URL: https://dspace.kntu.kr.ua/
items/977d652d-8604-492b-b553-23f97ec4e8cc

6.	 Фенно І. Співвідношення екології та релігії як 
релігієзнавча проблема. 2014. URL: https://surl.lu/
hujoee

7.	 Екологічні проблеми України: наслідки війни. 
Кропивницький : ЦНТУ, 2023. 19 с.

8.	 Anders Kaliff. The Vedic Agni and Scandinavian 
Fire Rituals. URL: https://publicera.kb.se/csa/article/
view/739/706

9.	 Rajiba Lochan Mohapatra. Vedic ecology: the 
quintessence to environmental sustainability. URL: 
https://www.researchgate.net/publication/370592327

10.	Shraddha Chigateri. Negotiating the ‘Sacred’ 
Cow: Cow Slaughter and the Regulation of Difference 
in India. URL: https://www.researchgate.net/
publication/226094586

11.	Tomas Kubisa. Vedic slavism as an 
Intersection Between Alternative Spirituality and 
Religion. URL: https://www.sav.sk/journals/
uploads/12311434SN.2022.4.41.pdf

12.	[Неідентифікований автор]. Бхагавад-Гіта, 
частина тертя. URL: https://www.holy-bhagavad-gita.org/ 
chapter/3/verse/14/

13.	[Неідентифікований автор]. Бхагавад-Гіта, 
частина шістнадцята. URL: https://vedabase.io/uk/
library/bg/16/9/

14.	[Неідентифікований автор]. Екопоселення Зелені 
Кручі. URL: https://zelenikruchi.in.ua/index.php/ 
uk/ecovillage-uk-ua

15.	[Неідентифікований автор]. Карта екопосе-
лень. URL: https://pomistya.club/map/

16.	[Неідентифікований автор]. Концепт Ріта. 
2024. URL: https://rigveda.blog/2024/08/07/ 
the-concept-of-rta-cosmic-order-in-the-rig-veda/

17.	[Неідентифікований автор]. Падма-пурана. 
URL: https://www.wisdomlib.org/hinduism/book/ 
the-padma-purana/d/doc364181.html

18.	[Неідентифікований автор]. Покон Рода. 
URL: https://rodosvet.pro/veda-pravi-pokon-roda-
vsevyshnego-1.

19.	[Неідентифікований автор]. A blood. Енциклопе-
дія іудаїзму. URL: https://www.jewishvirtuallibrary.org/ 
blood

20.	[Неідентифікований автор]. Slavic paganism. 
URL: https://mr.kuchewar.com/slavic-paganism

Анотація

Клименко А. С. Ведична етика та сталий розви-
ток: до питання гармонії людини, суспільства та при-
роди в сучасній Україні. – Стаття.

В даній статті розглядається проблема форму-
вання екологічної свідомості та пошуку духовно-етич-
них засад сталого розвитку в Україні через призму 
ведичної філософії. Обгрунтовується значущість 
ведичної етики – принципів ненасильства, чистоти, 
неспоживацтва та ісавасьї (усе належить Божествен-

ному) – як потенційного підґрунтя для побудови гар-
монійної взаємодії людини, суспільства і природи. 
Детально аналізується відповідність ведичних ідей 
сучасним екологічним концепціям, а також показано 
можливості їх практичного застосування у держав-
ній політиці, системі освіти, екологічному вихованні 
та громадських ініціативах. Порушується питання 
зв’язку між релігійною забороною вбивати корів в 
Індії та феноменом насильства і війни як можливим 
наслідком порушення цієї заборони. Зазначається, що 
ведична культура розглядає природу як живу істоту, 
в якій усі форми життя взаємопов’язані в єдиному 
космічному порядку, а людина виступає не паном, 
а співучасником божественного творіння. Особлива 
увага приділяється українським еко-поселенням як 
сучасним моделям духовно орієнтованого екологізму, 
де поєднуються традиційні знання, етичні практики, 
натуральне господарювання, відновлювана енерге-
тика та самообмеження у споживанні ресурсів. Наго-
лошується, що такий підхід формує не лише нову 
екологічну культуру, а й новий тип особистості – від-
повідальної, свідомої та гармонійної. Робиться висно-
вок, що інтеграція ведичних принципів у національну 
екополітику може сприяти формуванню «екологіч-
ної дгарми» – системи моральної відповідальності 
людини перед природою, відновленню духовної єдно-
сті суспільства з навколишнім світом і закладенню 
основ цілісного, духовно зорієнтованого розвитку 
української нації, що відповідає глобальним тенден-
ціям пошуку гармонії між прогресом і природою. 

Ключові слова: ведична культура, екологічна 
етика, сталий розвиток, екологічна свідомість, духов-
ність, гармонія людини і природи, екополітика Укра-
їни.

Summary

Klymenko A. S. Vedic ethics and sustainable devel-
opment: on the issue of harmony between man, society 
and nature in modern Ukraine. – Article.

This article examines the problem of forming 
ecological consciousness and searching for spiritual and 
ethical principles of sustainable development in Ukraine 
through the prism of Vedic philosophy. The significance 
of Vedic ethics – the principles of non-violence, purity, 
non-consumption and isavasya (everything belongs to 
the Divine) – is substantiated as a potential basis for 
building harmonious interaction between man, society 
and nature. The correspondence of Vedic ideas to 
modern ecological concepts is analyzed in detail, and 
the possibilities of their practical application in state 
policy, the education system, environmental education 
and public initiatives are also shown. The issue of the 
connection between the religious ban on killing cows 
in India and the phenomenon of violence and war as a 
possible consequence of violating this ban is raised. It is 
noted that Vedic culture considers nature as a living 
being in which all forms of life are interconnected in a 
single cosmic order, and man acts not as a master, but 
as an accomplice in divine creation. Special attention is 
paid to Ukrainian eco-settlements as modern models of 
spiritually oriented environmentalism, which combine 



67ISSN 2410-3071 (Print), ISSN 2415-7295 (Online)

traditional knowledge, ethical practices, natural 
management, renewable energy and self-restraint in 
resource consumption. It is emphasized that such an 
approach forms not only a new ecological culture, but 
also a new type of personality – responsible, conscious 
and harmonious. It is concluded that the integration of 
Vedic principles into national eco-policy can contribute 
to the formation of “ecological dharma” – a system of 
moral responsibility of man before nature, the restoration 

of the spiritual unity of society with the surrounding 
world and the laying of the foundations of a holistic, 
spiritually oriented development of the Ukrainian 
nation, which corresponds to the global trends of the 
search for harmony between progress and nature.

Key words: vedic culture, environmental ethics, 
sustainable development, environmental awareness, 
spirituality, harmony between man and nature, 
environmental policy of Ukraine.

Дата надходження статті: 25.10.2025
Дата прийняття статті: 12.11.2025

Опубліковано: 15.12.2025


